## L'età di Padova

1222-1309

Negli anni venti del XIII secolo l'Italia si presentava agli osservatori divisa fondamentalmente in tre grandi aree geografiche: un Sud legato alla casa di Hohenstaufen e governato da quel Federico II di Svevia che aveva eletto proprio Palermo a sua residenza principale (giusto al centro di un Impero che idealmente si estendeva dalla Germania alla Terra Santa); i possedimenti della Chiesa nell'Italia centrale, da Roma a Bologna, passando per l'Umbria e le Marche; e la parte restante della penisola, dalla Toscana all'arco alpino: anch'essa formalmente sotto la giurisdizione dell'imperatore, ma frammentata in una miriade di entità politiche di fatto indipendenti.

L'instabilità politica sembrava la cifra di queste terre. Osservate dall'esterno, dal resto della cristianità occidentale come dalla Palermo di Federico (in teoria il legittimo reggitore dell'intero ecumene), le città del Nord d'Italia formavano una costellazione sfuggente. La tradizione le collocava tra i domini imperiali, sebbene con una loro identità specifica: quella del regno d'Italia, appunto. Tuttavia, la lotta per le investiture aveva mostrato già piú volte come le comunità urbane oscillassero volentieri tra l'obbedienza ghibellina all'imperatore e la fedeltà guelfa al pontefice, con le consuete e dolorose ondate di esili a ogni rivolgimento. Osservate dall'interno, poi, quelle comunità in cui nobili e mercanti erano forzati a convivere entro le stesse mura apparivano concordi su un unico punto: la rivendicazione della propria autonomia dai grandi poteri universali.

Almeno dal punto di vista letterario non mancavano tuttavia tratti unitari: a cominciare da una capillare influenza della cultura francese e provenzale, quest'ultima diffusasi anche in seguito alla crociata contro gli albigesi (1224-28), che aveva condotto in Italia non meno di quaranta trovatori in fuga. Il vecchio adagio secondo cui la Germania era la sede dell'Impero, l'Italia del papato e la Francia delle lettere corrispondeva ancora al vero al principio del XIII secolo, facendo delle regioni a sud delle Alpi un vero e proprio territorio di conquista. Dal francese si volgarizzava ma, soprattutto, in francese (e in provenzale) si leggeva e, cosa ancora piú importante, si scriveva: specialmente, anche se non solo, in Lombardia, in Veneto e nell'Emilia. Con il risultato di avvicinare – attraverso la materia di Francia e di Bretagna, o magari per mezzo del ciclo di Troia o delle romanzatissime imprese di Alessandro – ambienti socialmente remoti quali un libero comune veneto o toscano e una corte principesca, nel nome di una medesima etica ed estetica feudale della cortesia.

Importatrice e non esportatrice di poesia – a parte il caso davvero unico del grande trovatore Sordello da Goito –, al principio del Duecento l'Italia letteraria continuava dunque a gravitare nell'orbita della Francia e della Provenza, avendo il suo punto di forza unicamente nella diffusa e originalissima cultura giuridica sviluppa-

L'età di Padova 3

tasi a partire da una copia del *Corpus Iuris* di Giustiniano ricomparsa a Bologna alla fine dell'xi secolo, e da allora sottoposta a un costante lavorio di interpretazione e chiosatura. La penetrazione del francese (per l'epica, la prosa e la lirica) e del provenzale (per la sola lirica) non intaccava infatti il primato indiscusso del latino. Il latino rimaneva la lingua della giurisprudenza, con cui quotidianamente si formalizzavano e si regolavano i rapporti sociali oltreché quelli politici, ma era anche l'idioma di tutte le altre professioni piú elevate e della trasmissione del sapere: dalla medicina alla filosofia alla teologia. Quanto alla sfera privata, se di passioni amorose e di avventure cavalleresche si leggeva in volgare (per quanto un volgare straniero), i testi letterari, religiosi o precettistici che aiutavano a mutare l'animo in profondità, a trasformarsi e a imparare dal passato continuavano a parlare la lingua delle Sacre Scritture.

Entro un tale contesto il volgare italiano occupava l'angolo dell'ultimo arrivato. Ma anche la sua ora si stava avvicinando e i modi in cui era destinato ad affermarsi avrebbero influenzato a lungo le sorti della nostra letteratura: a cominciare da una precisa specificità geografica. Favorita da una intensa attività di volgarizzamenti tanto dal latino quanto dal francese, a partire dagli anni sessanta del Duecento la Toscana avrebbe cominciato a distinguersi per un'intensa produzione poetica in volgare, da Bonagiunta Orbicciani e Guittone d'Arezzo a Brunetto Latini, sino alla fioritura del cosí detto «dolce stil novo», con Cino da Pistoia, Guido Cavalcanti e Dante Alighieri. E tuttavia - a voler evitare ogni pericoloso teleologismo - tale produzione si segnala, nel contesto duecentesco, per la sua anomalia e per l'incapacità di fare breccia fuori dalla regione (con l'eccezione, pur notevolissima, della Bologna di Guido Guinizzelli) più ancora che per l'indiscutibile valore delle diverse voci poetiche. È significativo, in questo senso, che persino l'unica altra area di copiosa produzione volgare, vale a dire l'Appennino umbro-marchigiano, sia rimasta completamente estranea agli impulsi toscani. Iacopone da Todi in testa, questa letteratura avrebbe recato piuttosto lo stigma della maggiore esperienza spirituale del XIII secolo: la predicazione di Francesco d'Assisi, che proprio in quei luoghi aveva avuto il suo primo impatto.

La migliore conferma di questa minorità dell'opzione tosco-emiliana si ricava però forse dalla constatazione che il centro culturalmente più vivace del periodo, cioè Padova, si colloca fuori dall'area in cui il volgare italiano avrebbe dato di lí a qualche decennio le sue prove migliori. Con una popolazione pari a circa un quarto di quella di Firenze, la città veneta si trovava nella principale terra d'adozione della letteratura francese in Italia: «una zona di polivalenza linguistica ai fini letterari», come ha scritto Carlo Dionisotti. La regione possedeva inoltre una innegabile importanza strategica nella geopolitica del tempo, e i numerosi contatti politici e diplomatici favorivano ulteriormente la sua apertura verso le novità letterarie. Nel corso degli anni trenta del Duecento Federico II aveva piú volte percorso l'Italia, da sud a nord, accompagnato da un solenne e variopinto corteo di armati, funzionari e cortigiani, per visitare personalmente i suoi alleati nelle terre dell'antico Regnum Italiae. Appunto dai ripetuti incontri con la fertile letteratura franco-veneta è probabile che sia venuto l'impulso a promuovere la scuola di poesia in volgare (la prima nel nostro paese) fiorita in Sicilia grosso modo negli ultimi due decenni di vita dell'imperatore svevo, importando (e riadattando all'idioma dell'isola) le forme e i temi dei trovatori transalpini. Tuttavia, proprio perché praticata unicamente dai cancellieri e dai notai della corte fredericiana, da Cielo d'Alcamo a Stefano Protonotaro e da Giacomo da Lentini a Pier della Vigna, la scuola siciliana era destinata a non sopravvivere alla morte del suo ispiratore (1250).

Tra gli eventi che scandiscono il proporsi di Padova come centro egemone della cultura italiana nel Duecento, è necessario ricordare innanzitutto la nascita dell'università, nel 1222, da una migrazione di studenti e professori insoddisfatti delle condizioni accordate loro a Bologna. Nello stesso torno di anni il regno d'Italia era andato popolandosi a poco a poco di nuove sedi (Modena e Reggio Emilia già alla fine del XII secolo, Vicenza nel 1204, Parma nel 1214, Arezzo nel 1215...), ma la scelta dei fuggitivi sottintende la certezza di trovare in riva al Brenta un ambiente particolarmente favorevole agli studi. Se l'università era un organismo relativamente nuovo, essa si veniva a collocare in un sistema di istituzioni di insegnamento superiore assai radicato in quelle zone d'Italia. Piú che altrove, nelle comunità urbane dove si produceva e si consumava letteratura si erano diffusi, da tempo accanto alle scuole cattedrali e monastiche, centri di istruzione laica: scuole cittadine e notarili, insegnamenti privati e pubblici che fornivano gli strumenti tecnici necessari per governare in quei comuni che già ai tempi di Federico Barbarossa (1155-90) avevano rivendicato la loro autonomia dall'Impero. Tali nozioni servivano principalmente a trovare un mestiere e a far funzionare la macchina amministrativa; allo stesso tempo, però, avevano consentito la crescita di un pubblico abbastanza vasto in grado di formare i propri gusti letterari sui poeti, gli storici e i pensatori dell'Antichità senza passare per la mediazione ecclesiastica. Cosí che - contrariamente a quanto era avvenuto nel resto d'Europa – in Italia la letteratura in latino prodotta prima del Duecento era stata soprattutto opera di laici.

Nel 1237, l'imporsi a Padova della signoria di Ezzelino da Romano portò alla chiusura dell'ateneo, mal visto dal potente vicario imperiale. E tuttavia, a riprova di quanto l'ambiente patavino fosse propizio alla cultura, dopo la caduta dei Da Romano (1257) la vita degli studi sarebbe ripresa quasi contemporanemente al regime comunale: già nel 1259. Cosí, come Federico non era riuscito a impiantare saldamente una scuola di poesia in un contesto poco disposto a riceverla, allo stesso modo il suo principale alleato nel Veneto, appunto Ezzelino, non era stato capace di frenare lo slancio dell'università. Anche quando nel 1328 i Carraresi avrebbero imposto definitivamente la loro dinastia su Padova, nessuno avrebbe piú pensato di chiudere una istituzione che – assieme alle reliquie di sant'Antonio, alla presunta tomba di Antenore e alla cappella degli Scrovegni dipinta da Giotto nei primi anni del Trecento – era divenuta nel frattempo uno dei massimi motivi di orgoglio municipale.

Curiosamente, però, il primato di Padova nel XIII secolo non è legato tanto all'università, quanto a un nuovo movimento letterario che proprio della lotta contro la tradizione scolastica e aristotelica fiorente negli studia avrebbe fatto uno dei suoi caratteri distintivi: l'umanesimo. Il culto di Roma e del mondo classico aveva caratterizzato le piú diverse esperienze artistiche lungo tutto il Medioevo, ma nella Padova di fine Duecento nel giro di pochi anni si affermò un modo assolutamente inedito di guardare agli antichi e di imitare le loro opere. Dopo la fine dell'unità politica di Roma i dotti dell'intero continente non avevano mai smesso di scrivere (e di parlare) latino, e per questo si erano potuti facilmente illudere che non si fosse consumata una vera cesura, malgrado le metamorfosi e l'impoverimento che la lingua di Cicerone aveva subito nei secoli. Fu proprio a Padova, invece, che la consapevolezza di una chiara differenza rispetto al mondo classico – una differenza innanzitutto linguistica - riemerse per la prima volta con chiarezza. L'idioma degli antichi non era lo stesso, corrotto e impoverito, che si usava per la liturgia, le lezioni universitarie o i documenti ufficiali: si avvaleva di un lessico piú ampio e sfumato, ma soprattutto organizzava il ritmo della frase e del verso secondo principì prosodici completamente diversi. Ed era soltanto a quella bellezza perduta che occorreva rifarsi.

L'età di Padova 5

Piú o meno negli stessi anni in cui – da Lucca, Arezzo e Bologna – Bonagiunta, Guittone e Guinizzelli si scontravano sul tipo di volgare che andava adoperato nelle composizioni poetiche, a Padova interrogativi non meno urgenti venivano rivolti ai testi di Ovidio o di Seneca, alla ricerca di uno speciale dettato classico che era andato perduto con l'andare dei secoli. Poeti-giuristi come Lovato Lovati o (una generazione dopo) il suo discepolo Albertino Mussato dedicarono le loro vite a studiare con minuzia le regole metriche, il lessico e la sintassi del latino cosí come le si potevano ricavare dalle opere dei soli poeti antichi, con l'obiettivo di creare a loro volta una letteratura originale e attenta ai problemi del presente. E per questa strada, grazie all'imitazione formale dei classici, si dotarono di una lingua in grado di esprimere sentimenti e riflessioni con una precisione e una ricchezza di sfumature negate al latino ecclesiastico o universitario.

Questi nuovi testi risultavano molto più difficili da comprendere rispetto al latino semibarbaro utilizzato normalmente nei testi ufficiali, ma anche per coloro che li intendevano solo a metà emanavano il fascino supremo dell'antico. Lovato e Mussato erano consapevoli che la loro autorevolezza si fondava interamente su tale capacità di parlare "come i classici". E proprio l'incoronazione di Mussato da parte dei suoi concittadini dopo la lettura pubblica, nel 1315, della sua tragedia sulla tirannide di Ezzelino, l'*Ecerinis*, costituisce la prova migliore che quel latino tanto ostico per gli uomini del tempo poteva fare della propria alterità un decisivo punto di forza.

Perché proprio a Padova? La nascita improvvisa di un movimento destinato a cambiare per sempre la storia letteraria dell'Occidente – appunto l'umanesimo – resiste a qualsiasi ipotesi riduzionista. Tuttavia è probabile che nessuno si sia avvicinato alla risposta altrettanto di Ronald Witt, quando ha attirato l'attenzione sulla specificità di una regione tanto segnata dalla poesia in francese e provenzale, ipotizzando che sia stata proprio l'estrema complessità linguistica del Veneto a dare il «contributo fondamentale all'arte di comporre in stile classicheggiante, poiché abituò gli scrittori a cercare di esprimersi in modo letterario servendosi delle lingue straniere». In altre parole, costretti a calarsi di volta in volta negli schemi grammaticali ora del francese, ora del provenzale, ora del latino, ora del volgare italiano, gli umanisti padovani finirono per affinare la propria sensibilità nei confronti delle forme sintattiche peculiari ad altre lingue, imparando a replicarle artificialmente come nessuno aveva saputo fare prima di loro.

Come quei miracolosi anni a cavallo tra Due e Trecento segnarono per i secoli a venire l'indirizzo dell'università di Padova, con la sua inclinazione per un aristote-lismo radicale, al limite della miscredenza e dell'eresia (cominciando da Pietro d'Abano, il grande medico-astrologo-filosofo che insegnò in città dal 1306), cosí il Veneto rimase a lungo il cuore della nuova cultura classicheggiante. Soltanto negli anni quaranta del Trecento la leadership sarebbe passata a Firenze, dove una sistematica politica di volgarizzamenti aveva favorito la nascita di un vasto pubblico di lettori desiderosi, se non di apprendere, di far apprendere ai figli la lingua di Roma nella sua forma piú pura e incontaminata: e pronti a pagare copiosamente per questo. Ma ancora Francesco Petrarca, vale a dire il principale teorico del grande movimento di recupero dell'antico che aveva avuto in Lovati e Mussato i suoi primi maestri, dovendo eleggere una dimora per i suoi ultimi anni non avrebbe avuto dubbi e nel 1360 si sarebbe stabilito ad Arquà, giusto una ventina di chilometri a sudovest di Padova. Là dove tutto era cominciato.

GABRIELE PEDULLÀ

## **EVENTI**

Melfi, settembre 1231. L'imperatore Federico II fa pubblicare ufficialmente il Liber augustalis

Pordenone, maggio 1232. L'imperatore Federico II incontra Alberico da Romano

Roncisvalle, primi di settembre 1260. Appresa la sconfitta dei guelfi fiorentini a Montaperti, Brunetto Latini decide di stabilirsi in Francia

Parigi, 1266. Il capitolo generale dei francescani ordina la distruzione delle biografie di san Francesco d'Assisi

Bologna, 2 giugno 1274. I Lambertazzi e i loro amici fuggono dalla città

Padova, 1275. Durante gli scavi per lavori pubblici viene ritrovata la tomba di Antenore

Firenze, 1283 circa. Dante invia ai «fedeli d'amore» il sonetto A ciascun'alma presa e gentil core

Bologna, 1287. Cino da Pistoia e Dante Alighieri si incontrano durante i loro studi

Milano, 1288. Bonvesin da la Riva scrive l'elogio di Milano

Genova, 1298. Il veneziano Marco Polo detta in carcere il Milione al pisano Rustichello

Roma, 22 febbraio 1300. Papa Bonifacio VIII proclama il primo giubileo

SISTEMI

RETI

Pier della Vigna e le scritture del potere

La letteratura francese e provenzale nell'Italia medievale

Scrivere le regole: l'Italia degli statuti

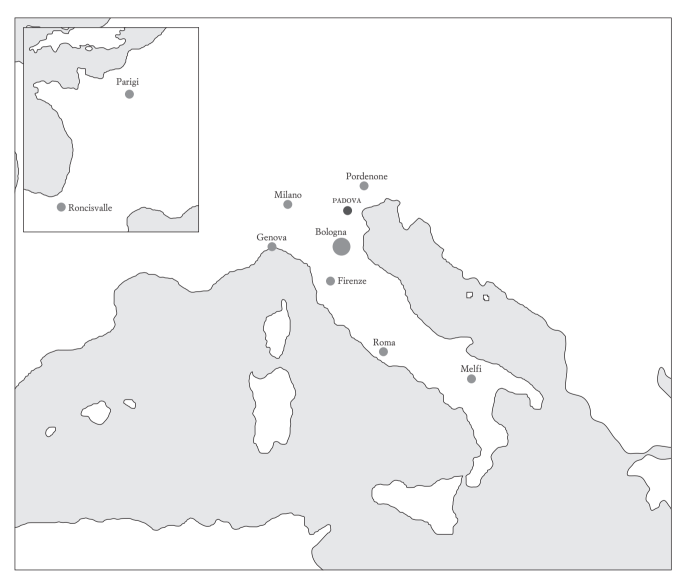
Lontano da casa: una costellazione di letterati in esilio

I luoghi della cultura a Padova fra Due e Trecento

Poesia e musica nel tardo Medioevo

Le scritture dei giuristi





Le dimensioni dei cerchi sono proporzionali al numero di "eventi" che si svolgono in quel luogo. In maiuscoletto sono indicate le città per le quali si offre un approfondimento nelle "reti".